
VIMALAKIRTI NIRDESA SUTRA 

Sutra de Vimalakirti 

(fragmento) 

 

 

Certa vez, o Buda disse a Sariputra: “Se você olhar para este mundo com uma mente 

pura, purificada por meus ensinamentos, você será capaz de ver um mundo brilhante e 

resplandecente todo o tempo.” 

Naquela época, vivia em Vaisali um rico homem de nome Vimalakirti. Ele havia 

satisfeito completamente a mente do Buda e sua brilhante sabedoria iluminava as mentes 

obscurecidas. Mesmo vivendo uma vida secular, ele não estava apegado às coisas mundanas. 

Apesar de ter esposa e filhos ele nunca era arrastado pelas paixões humanas e não se afastava 

do estado de tranqüilidade em isolamento. Ele visitava os lugares de prazer, mas guiava as 

pessoas desses lugares para os ensinamentos corretos. 

Quando Vimalakirti, altamente respeitado como o professor de sua era, ficou doente, 

pessoas de todas as direções vieram visitá-lo. Em seu leito, ele aproveitava as visitas para 

ensinar o Darma: “Compreendam que seus corpos estão constantemente mudando e perderão 

o vigor, por mais saudáveis que sejam. Mais cedo ou mais tarde, o corpo será apanhado pela 

velhice  e conduzido à morte. Aqueles que sabem disto não deveriam se apegar ao corpo 

físico, mas aspirar alcançar o corpo do Buda. O corpo do Buda é o corpo do Darma. Ele nasce 

de toda bondade, sabedoria e verdade. Vocês, portanto, deveriam aspirar realizar o caminho 

para a verdadeira iluminação.”  

O Buda disse a Sariputra: “Vá visitar Vimalakirti e veja como ele está.” 

Sariputra respondeu: “Honrado pelo Mundo, eu não sou digno de visitar Vimalakirti. 

Outro dia, eu estava sentado em meditação, ele veio até mim e disse: ‘Sariputra, sentar-se não 

é necessariamente a verdadeira meditação. A verdadeira meditação é o estado em que a 

mente está silenciosa e imóvel, mesmo em meio a várias atividades. É seguir o caminho dos 

sábios, mesmo vivendo uma vida comum e ordinária. É ouvir diversas doutrinas não-budistas 

sem se deixar confundir e praticar o caminho para a iluminação. Atingir o nirvana sem cortar 

as impurezas é a verdadeira meditação’. Como eu não tive resposta diante disto e permaneci 

em silêncio, não sou qualificado para visitá-lo.” 

O Buda pediu a Maudgalyayana que fosse, mas Maudgalyayana disse: “Honrado pelo 

Mundo, eu também não sou digno de visitar Vimalakirti. Certa vez, eu estava expondo o 

Darma para um grande número de seguidores e Vimalakirti veio até mim e disse: ‘Você deveria 



explicar o Darma tal qual ele é. A verdade da talidade é não-discriminatória. Você deveria 

ensinar o Darma da ausência de impedimentos, sempre mantendo em mente a ideia de 

retribuir a misericórdia do Buda e a ideia do crescimento contínuo dos Três Tesouros.’ Quando 

Vimalakirti disse isto, as 800 pessoas que lá se reuniam decidiram seguir o caminho. Visto que 

não possuo tal habilidade, não posso visitá-lo.” 

O Buda, então, chamou Mahakasyapa, que respondeu: “Eu também não sou 

qualificado para visitar Vimalakirti. Algum tempo atrás, quando eu estava mendigando em um 

pobre vilarejo, ele veio até mim e disse: ‘Mahakasyapa, apesar de você possuir um coração 

compassivo, você é incapaz de estendê-lo a todos igualmente. Assim, você abandonou os ricos 

e está esmolando comida em uma vila empobrecida. Você deveria esmolar imparcialmente de 

casa em casa. Kasyapa, não procure por qualquer diferença nos méritos de donativos 

recebidos e não pense sobre ganhos ou perdas.’ Honrado pelo Mundo, quando ouvi estas 

palavras, comecei a ter maior respeito por todos os seguidores do caminho. Não estou em 

posição de visitar e confortar este grande homem leigo.” 

O Buda escolheu Subhuti, mas ele também se desculpou. “Certa vez, eu fui até a casa 

de Vimalakirti para mendigar por comida; ele tomou minha tigela, encheu-a de arroz e me 

disse: ‘Subhuti, se você sabe que todas as coisas são iguais, então você pode aceitar esta 

comida. Você pode aceitar esta comida se não estiver perturbado por máculas e se não 

precisar eliminá-las; se alcançar a sabedoria de estar livre do amor e da luxúria, mesmo 

estando preso ao amor e à luxúria; e se você não se apegar à discriminação, mesmo vivendo 

nela.’ Honrado pelo Mundo, eu não sou capaz de visitá-lo e confortá-lo em sua doença.” 

Em seguida, o Buda chamou Purna, Maha-Katyayana, Aniruddha, Upali, Rahula, 

Ananda e cada um dos 500 grandes discípulos para que alguém visitasse Vimalakirti. E todos 

eles expressaram suas próprias razões para declinar deste papel.  

O Buda ordenou ao bodisatva Maitreya para fazer a visita e perguntar sobre a sua 

doença. Mas o bodisatva também declinou e deu seus motivos. O Buda chamou um jovem de 

nome Prabhavyuha, mas ele igualmente recusou, dizendo: “Honrado pelo Mundo, certa vez, 

quando eu estava prestes a deixar a cidade de Vaisali, ele estava por lá. Eu lhe perguntei de 

onde ele vinha, ele respondeu que vinha do local do aprendizado do Darma. Quando perguntei 

onde ficava o local do aprendizado do Darma, ele disse: ‘A mente correta é o local para o 

aprendizado do Darma, porque não há falsidade nela. A determinação de praticar é o local 

para o aprendizado do Darma, porque ela realiza esforços aplicados. A mente profunda é o 

local para o aprendizado do Darma, porque ela aumenta as virtudes. A mente que segue o 

caminho é o local para o aprendizado do Darma, porque nela não há erro. As Seis Perfeições 

da generosidade sem esperar recompensas, observando os preceitos com aspiração, a 



paciência sem impedimentos para com todos, esforçar-se sem qualquer preguiça, a 

concentração que controla a mente, e a sabedoria que torna possível enxergar todas as coisas, 

todas são o local para o aprendizado do Darma. As quatro mentes incomensuráveis da 

bondade amorosa que ama a todos igualmente, a compaixão que alivia os sofrimentos dos 

outros, a alegria com o Darma e com a felicidade dos outros, e a não discriminação entre amor 

e ódio, são o local para o aprendizado do Darma. As negatividades são o local para o 

aprendizado do Darma, pois através delas a verdadeira realidade pode ser conhecida. As 

pessoas são o local do aprendizado do Darma, pois através delas a ausência de identidades 

pode ser conhecida. Todas as coisas são o local para o aprendizado do Darma, pois através 

delas a vacuidade de todas as coisas pode ser entendida. Os três mundos são o local para o 

aprendizado do Darma, pois não há outro lugar para ir. O rugido do leão destemido é o local 

para o aprendizado do Darma. Conhecer todas as coisas em um pensamento através da 

onisciência é o local para o aprendizado do Darma. Se um bodisatva cultivar o caminho desta 

forma e guiar os outros, então, todas as suas ações, mesmo uma ação como levantar ou 

abaixar sua perna, serão o local para o aprendizado do Darma.’ Quando Vimalakirti terminou 

seu discurso, 500 deuses decidiram seguir o caminho. É por isto que não sou capaz de visitá-

lo.” 

Quando o Honrado pelo Mundo apontou o bodisatva Jagatimdhara, este também 

declinou. Quando indicou o bodisatva Sudatta, filho de um homem abastado, Sudatta recusou. 

Assim, todos estes bodisatvas se recusaram a aceitar a missão de visitar o enfermo Vimalakirti.  

O Buda apontou o bodisatva Manjushri e Manjushri respondeu: “Honrado pelo 

Mundo, Vimalakirti aperfeiçoou o Darma completamente. Ele possui sabedoria desobstruída e 

sabe como expor e praticar o Darma. Eu não sou qualificado para competir com ele, mas visto 

que este é o desejo do Honrado pelo Mundo, eu irei até lá para visitá-lo.” 

Muitas pessoas, incluindo o bodisatvas e discípulos, acompanharam Manjushri até 

Vaisali. Vimalakirti estava deitado aguardando Manjushri, que lhe perguntou: “Qual é a causa 

de sua doença e quanto tempo ela irá durar?” 

Vimalakirti respondeu: “Da Ignorância surge o apego. Minha doença começou aí. Estou 

doente porque todos estão doentes. Se eles não estiverem mais doentes, minha doença 

também não mais existirá. Pois um bodisatva vem para este mundo de delusão pelo bem das 

pessoas. Os pais ficam doentes quando suas crianças estão doentes; eles ficam bem quando 

seus filhos estão bem.” 

Manjushri perguntou: “Qual é a causa de sua doença?” Vimalakirti respondeu: “A 

doença de um bodisatva é causada pela grande compaixão.”  



Manjushri perguntou: “É a sua mente ou o seu corpo que está doente?” Vimalakirti 

respondeu: “Eu não faço parte do corpo, portanto meu corpo não está doente. Eu sei que a 

mente é como uma ilusão, portanto a mente não está doente. Apenas porque as pessoas estão 

doentes eu também estou doente.” 

Então, Manjushri perguntou: “Como as pessoas doentes deveriam controlar suas 

mentes?” Vimalakirti respondeu: “As pessoas doentes deveriam pensar desta forma: ‘Esta 

doença foi causada pelo veneno da negatividade, e ela não possui qualquer entidade 

substancial.’” 

Manjushri perguntou: “Como um bodisatva vê as pessoas?” Vimalakirti respondeu: 

“Ele vê as pessoas como ilusões criadas por um mágico, ou como a lua refletida na superfície 

da água, ou como a imagem em um espelho, ou como ondas de calor tremulantes, ou como 

nuvens flutuando no céu, ou como bolhas na água, ou como a luz de um relâmpago, ou como 

traços da trajetória das aves voadoras, ou como filhos de uma mulher estéril, ou sonhos após o 

despertar.” Manjushri perguntou: “Se um bodisatva vê as pessoas com tal sabedoria, como é 

possível ter compaixão por elas?” Vimalakirti respondeu: “Um bodisatva, ao entender que as 

pessoas são assim, desenvolve verdadeira compaixão. Com serenidade, livre de negatividades, 

e uma compaixão tão ilimitada como a vastidão dos céus, puro e calmo, ele guia as pessoas 

para alcançarem a paz mental.” Manjushri seguiu perguntando: “O que são a bondade e o 

júbilo?” Vimalakirti respondeu: “Compartilhar os méritos alcançados com todos os seres é a 

bondade, e encontrar alegria na generosidade é o júbilo.” 

Majushri perguntou: “Onde deveriam se apoiar aqueles bodisatvas que são temerosos 

de nascimento e morte?” A resposta de Vimalakirti foi: “Eles deveriam se apoiar no poder 

meritório do Buda.” Manjushri perguntou: “O que deve ser feito para se apoiar no poder 

meritório do Buda?” Vimalakirti respondeu: “Deve-se ajudar todos os seres a alcançar a 

liberação.” Majushri: “Para salvar os outros, o que deve ser eliminado?” Vimalakirti: “Faça-os 

se livrarem de suas negatividades.” Majushri perguntou: “O que eles deveriam fazer para se 

livrar de suas negatividades?” Vimalakirti respondeu: “Faça-os repousarem na atenção mental 

correta.” 

Manjushri quis saber: “Como guiá-los à atenção mental correta?” Vimalakirti disse: 

“Faça-os compreender que todas as coisas não nascem e não morrem.” Majushri perguntou: 

“O que é que não nasce e não morre?” Vimalakirti: “A maldade não nasce e a bondade não 

morre.” Manjushri perguntou: “Qual é a raiz do corpo?” Vimalakirti: “A cobiça.” Manjushri 

perguntou: “Qual é a raiz da cobiça?” Vimalakirti: “A discriminação.” Manjushri perguntou: 

“Qual é a raiz da discriminação?” Vimalakirti respondeu: “A visão pervertida.” Manjushri 

perguntou: “Qual é a raiz da visão pervertida?” Vimalakirti respondeu: “Ela surge daquilo que 



não possui uma natureza fixa.” Manjushri perguntou: “De onde vem aquilo que não possui 

uma natureza fixa?” Vimalakirti: “Visto que aquilo que não possui uma natureza fixa não 

permanece em lugar algum, é chamado de ausência de base. A ausência de base não possui 

uma raiz. Todas as coisas surgem desta ausência de base.” 

Majushri perguntou a Vimalakirti: “Como um bodisatva alcança o caminho do Buda?” 

Vimalakirti disse: “É fazendo coisas que o desviam do caminho que ele o alcança. Mesmo 

caindo nos infernos por ter cometido atos atrozes, ele não apresenta qualquer agonia. Ao 

entrar no reino dos animais ele não tem ignorância alguma. Ao cair no reino dos demônios 

famintos, méritos são acumulados. Mesmo quando parece ser ganancioso, ele está livre de 

apego. Mesmo demonstrando raiva, ele controla sua mente. Ainda que demonstre parcimônia, 

ele abre mão de tudo, inclusive da própria vida. Aparentemente violando os preceitos, ele é 

cuidadoso para não cometer a maior negatividade. Mesmo parecendo bajulador, ele utiliza 

meios hábeis de acordo com o Darma. Apesar de parecer arrogante, ele é realmente humilde. 

Se aparentemente segue caminhos maléficos, ele vive em harmonia com a sabedoria do Buda. 

Apesar de viver na abundância, reconhece a impermanência, não caindo na indulgência. 

Mesmo possuindo uma esposa, está livre da luxúria. Mesmo levando uma vida negativa, está 

guiando os outros para uma vida positiva. Ao apresentar a entrada do nirvana, ele não está se 

excluindo do estado de nascimento e morte. Manjushri, ao fazer estas coisas que vão contra o 

caminho, realizará o caminho do Buda.” 

Manjushri lançou a questão: “Qual é a semente que permite que alguém se torne um 

Buda?” Vimalakirti respondeu assim: “Todas as visões errôneas dos outros ensinamentos e 

todas as negatividades são sementes para um Buda; aqueles que acreditam que o nirvana é 

independente das negatividades não podem alcançar o caminho do Buda. O lótus não cresce 

em planícies elevadas, mas floresce na água lodosa. Igualmente, o Darma do Buda é gerado ao 

viver em meio às negatividades. Além do mais, sementes não crescerão quando plantadas no 

céu; plantadas na sujeira e no esterco elas brotam vigorosamente. Da mesma forma, aqueles 

que imergem completamente no nirvana não-criado não podem produzir o Darma. Ao 

contrário, aqueles que chegam com egos grandes como montanhas são exatamente os que 

despertam a mente que aspira ao caminho e que são capazes de produzir o Darma. Isto é, 

todas as negatividades são sementes para alcançar o estado búdico. A não ser que se 

mergulhe profundamente até o fundo do mar, não será possível obter as gemas inestimáveis. 

Igualmente, sem navegar pelo oceano das negatividades não será possível obter a gema da 

onisciência.” 



Vimalakirti perguntou então a todos os bodisatvas: “Como alguém pode acessar a 

porta para o Darma da não-dualidade? Que cada um de vocês me diga seus pensamentos 

sobre isto.” 

O bodisatva Dharmavikurvana foi o primeiro a responder: “Eu obtive acesso à porta 

para a não-dualidade compreendendo que não há diferença entre o nascimento e a morte de 

todas as coisas. Uma vez que não há nascimento, não há morte.” 

Quando todos os bodisatvas tinham se expressado, Manjushri foi inquirido a respeito e 

disse: “Na minha visão, em relação a todas as coisas, não pode haver palavra, conceito ou 

conhecimento. A porta para o Darma da não-dualidade está além de todas as palavras e 

pensamentos.” Finalmente, Manjushri perguntou a Vimalakirti sobre seu entendimento da 

não-dualidade, mas Vimalakirti ficou em silêncio e não pronunciou uma única palavra. 

Manjushri o louvou, dizendo: “Ótimo. Quando letras e palavras não mais existem, esta é a 

entrada para a porta do Darma da não-dualidade.” Assim, todos os bodisatvas acessaram esta 

porta e chegaram à firme convicção de que não há nascimento ou morte. 

 

[Fonte: Budadarma, o Caminho para a Iluminação. Traduzido para o português por Marcelo 

Nicolodi. Revisão final de José Fonseca.]   

 

[Nota adicional: O Sutra de Vimalakirti é composto de 14 capítulos, na tradução chinesa.O 

presente fragmento representa o conteúdo (editado) dos capítulos III, IV, V e IX)    

 


